## نقد و تحلیل دیدگاه شرقشناسان درباره اهداف حسینی

 $^{\mathsf{Y}}$ زهرا کمالی  $^{\mathsf{N}}$  ، نفیسه امیری دوماری

#### چکیده

امام حسين ﷺ و عاشورايژوهي از مباحث قابل توجه مستشرقان است. دلايل مطالعه ديدگاه مستشرقان درباره عاشورا و اهداف نهضت حسيني، شناخت اهداف وانگيزههاي آنان در رابطه بااین قیام مقدس و باعظمت است. آنان چگونه این نهضت تاریخی را مورد تحلیل و بررسی قرار دادهاند. پژوهش حاضر به نقد کلی آرای خاورشناسان و اساس دیدگاه آنان با استناد از اهداف واقعی قیام امام حسین ﷺ می پردازد و بهروش تحلیلی – توصیفی، روایتگری و تحلیل های مستشرقانی را مورد بحث قرار می دهد که در آثار و تألیفات خود به موضوع اهداف نهضت حسینی رویکرد غیر منطقی داشتهاند. براساس بژوهش های به دست آمده، هیچیک از مستشرقان نتوانسته انداهداف امام حسین العلا را به صورت صریح منتقل کنند و نهضت عاشورا را به شکل حرکتی غیر عقلانی، سیاسی و قدرت طلبانه مورد تحلیل قرار دادهاند. باتوجه به اینکه جهان اسلام و منابع موجود از ابتدا تحت سيطره اهل سنت بوده و به منابع شيعه كمتر اعتماد شده است شاهد نتابج مغرضانه و کمتر منصفانه بوده ایم. مستشرقانی همچون نیکولسن، سایکس و بایرناس تحت تأثير عواطف شخصي، ملي و مذهبي واقع شده و اين نهضت را بارويكرد منفي مورد بررسی قرار دادهاند. یافته های پژوهش حاکی از آن است که تمامی اهداف قیام امام حسین ﷺ احیای دین و سـنت، نامه کوفیان، امربهمعروف ونهی از منکر، مقاومت در مقابل يزيد و باطل، تشكيل حكومت اسلامي براي جلب رضايت الهي بود.

واژگان کلیدی: اهداف قیام امام حسین این عاشورا پژوهی مشتشرقان، نهضت حسینی، مستشرقان.

۱.دانش پژوه کارشناسی معارف اسلامی و روان شناسی، از کشور افغانستان، مجتمع آموزش عالی بنتالهدی، جامعه المصطفی العالمیه، قم، ایران.

٢.دكتري علوم قرآن و حديث، مجتمع آموزش عالى بنت الهدي، جامعه المصطفى العالميه، قم، ايران.

#### ۱.مقدمه

عاشورا حماسه ای بزرگ است که در همان زمان خود نیز به صورت یک حماسه برای بقای اسلام و بازگرداندن حکومت علوی ظهور کرد. نهضت عاشورا از جهات متعددی اهمیت پیدا می کند که یکی از آنها نجات دین اسلام از نابودی توسط خاندان بنی امیّه به ویژه یزید بوده است و امام حسین به با فداکردن جان خود و اهل بیتش برای کسب رضایت خدای متعال و انجام تکلیف الهی یک نهضت تأثیرگذار تاریخی را برای آزاده زیستن از خود به جاگذاشت؛ زیرا بدون حرکت امام به دیگر از دین و اسلام ناب محمدی خبری نبود.



نهضت عاشورا، از برجسته ترین نماد شیعه و عامل اصلی آشنایی مستشرقان با فرهنگ شیعه است. دیدگاه های متفاوتی راجع به این موضوع مطرح است. خاورشناسانی که به دلیل نگرش غالب اهل سنت بر دیدگاه های اسلامی، با استفاده از مستندات ضعیف و مغرضانه، نهضت عاشورا را جنگ طلبانه مادی و قدرت طلبی پنداشته اند. به نظر می رسد این جمله از ادوارد برون همچنان به قوت خود باقی است که می گوید: «هنوز در هیچیک از زبان های اروپایی، تألیفی مشروح، کامل و قابل وثوق درباره شیعه در دست نداریم» (براون ۱۹۳۳، ص ۴۱۸) و از نبود یا کمبود منابع و مأخذ غربی درباره شیعه گلهمند بوده است. با توجه به این مسئله تمامی مستشرقان معتقدند که طلوع شیعه، از جریان کربلانشئت گرفته است و برهمین اساس این اقدام و حرکت عقلانی و الهی امام حسین ﷺ، همه اندیشمندان و عالمان جهان را به تحلیل و بررسی ترغیب نموده است که مستشرقان نیز در این زمینه آثار و تألیفات متفاوتی از خود بجا گذاشتند. آنان این حرکت عظیم و انسان ساز را از جهات متعددی مورد تحلیل و تجزیه قرارداده اند و به دلیل عدم دسترسی به منابع و مأ خذ معتبر، نتوانسته اند تمام ابعاد قیام عاشورا را واقع بینانه مورد مطالعه قرار دهند؛ زیرا و مأخذ معتبر، نتوانسته کربلا، از گذشته تا اکنون، به دلیل سیطره اهل سنت بر مطالعات و تحقیقات مذهب تشیع و نهضت کربلا، از گذشته تا اکنون، به دلیل سیطره اهل سنت بر مطالعات و تحقیقات

جوامع غربی، دارای ابهامات گسترده ای بوده است. در بسیاری از منابع اهل سنت به طور عمومی شیعیان منحرف شمرده شده اند. ازاین رو بسیاری از مستشرقین از جمله سه مستشرق مشهور یعنی، نیکولسن، سایکس و بایرناس این تحریفات را اخذ کرده و اسلام شیعی را به مثابه بدعتی در دین اسلام پذیرفته اند. مباحث بیان شده در پژوهش حاضر در رابطه با اهداف واقعی قیام عاشورا، مبنی برسخنان و خطبههای امام حسین پید درمورد نهضت باشکوه کربلاست. یکی از اهداف واقعی امام حسین پید زنده نگه داشتن اسلام ناب محمدی بود، نه اهداف مادی و دنیوی.

### ۲. دیدگاه سه مستشرق مشهور انگلیسی درباره قیام امام حسین

۲-۱. رینولد نیکولسن (۱۸۶۸–۱۹۴۵) از ایرانشناسان و عربشناسان مشهور انگلستان در کتاب خود به نام تاریخ ادبی اعراب چنین می نویسد: «امام حسین ای خود را برای رسیدن به تخت پادشاهی به عسر و حرج انداخت، کشور را دچار ناامنی کرد و سزاوار سرکوب شدن بود». وی در ادامه، یزید را شاهزادهای دوست داشتنی، سرشار از قریحه شعری که از مادرش به ارث برده بود که شراب، موسیقی و بازی کردن را بر اداره امور حکومتی ترجیح می داد، توصیف می کند و چنین در توصیف یزید می گوید: «وی از سرنوشت و وضع زنان و کودکان بازمانده از واقعه کربلا ابراز ناراحتی کرد، با آنها همه گونه خوش رفتاری داشت و آنها را به مدینه باز گرداند، همان جایی که آنان آتش نفرت به یزید را شعله ورتر ساختند» (نیکلسون، ۱۹۰۷– ۱۹۱۴، ص ۱۹۶۶).

۲- ۲. سایکس خاورشناس مشهور انگلستان در کتاب خود به نام تاریخ ایران در رابطه با نهضت حسینی چنین اظهار نظر می کند: «ارسال نامههای کوفی، عامل اصلی قیام علیه حاکم اسلامی (یزید) بوده است». (سایکس، ۱۳۶۶، ۷۴۹/۱) علاوه برآن می گوید: «حصول خبر شهادت مسلم موجب وحشت و اضطراب گردید و او را از این سفر به کلی مایوس کرد؛ لیکن دید، مسافتی که طی کرده، بیش از آن است که بتواند به عقب بازگردد، به علاوه، اقارب و ارحامش هم در مقام مطالبه خون مسلم درآمدند» (سایکس، ۱۳۶۶، ص ۹۲۹).

۲- ۳. جان بایرناس ازمستشرقین انگلستان در کتاب خود بهنام تاریخ جامع ادیان درمورد امام حسین ﷺ چنین بیان کرده است: «وقتی در طلب حق موروث و موهوب خود بر آمده بود، به فرمان خلیفه اموی، یزیدبن معاویه، با فرزندان جوانش به شهادت رسید». (بایرناس، ۱۳۸۰، ص ۸۵۰)

# ۳. اهداف و عناصر سیاسی تشکیل دهنده واقعه عاشورا از دیدگاه نیکولسن، بایرناس و سایکس ۳-۱. تاج و تخت



امام حسین ﷺ یک روح بزرگ و مقدس است. روح مقدس برای بزرگ شدن، مشقتهای زیادی را تحمل می کند و برعکس روح کوچک به دنبال آسایش و راحتی جسم است. وقتی روح، بزرگ شود جسم به اجبار به دنبال روح خواهد رفت و دنبال مادیات نخواهد رفت؛ زیرا هرچه روح فرمان دهد به همان سو حرکت می کند و بالعکس، روح کوچک به دنبال مادیات، پست و مقام و آسایش، از طریق هر راهی که ممکن باشد به آن دسترسی پیدا می کند، ولو با گرو گذاشتن ناموس و حیثیت باشد. (مطهری، ۱۳۷۷، ۱۳۷۷)

رینولد نیکلولسن ناآگاهانه از حقیقت و جوهره دین اسلام نظریاتی را ارائه کرده است که از واقعیت دور است و با مبانی اعتقادی و شخصیت والای امام حسین علای در تعارض است. او این نهضت باعظمت را مادی و برای کسب خلافت و تاج و تخت بیان کرده است. امام حسین علی هنگام خروج از مدینه در وصیت نامهاش به محمدبن حنفیه چنین نوشت: «انی لم اخرج اشراً و هنگام خروج از مدینه در وصیت نامهاش به محمدبن حنفیه چنین نوشت: «انی لم اخرج اشراً و لامفسداً و لا ظلماً و انما خرجت لطلب الاصلاح فی امة جدّی، ارید ان آمر بالمعروف و انهی عن المنکر، واسیر بسیرة ابی وجدّی». امام حسین علی در این سخن سه چیز را از هدف قیامش عنوان کرده است: اصلاح امور مسلمین، امربه معروف و نهی ازمنکر و احیاء سیره پدرش یعنی، علین ابی طالب علی و جدّش رسول خدا الله الله الله الله و جدّش رسول خدا الله الله . (امینی، ۱۳۸۱، ص ۱۹)

بنابراین، ممکن نیست آن امام بزرگوار بی دلیل جان خویش، خانواده، اهل بیت و فرزندانش را به خطر بیندازد و اهداف ایشان بالاتر از تمنیّات مادّی (تاج و تخت) این دنیا بود؛ زیرا اگر هدف مادّ یات بود، امام در این راه جان و مال خود را فدا نمی کردند. (هادیان حیدری، ۱۳۹۶، ص۱)

بنابراین، چگونه می توان پذیرفت که امام حسین ﷺ برای دنیاطلبی و تاج و تخت اقدام به قیام كرده باشــد، درحالي كه آن بزرگوار براســاس آيه شــريفه: «إنّما يُريدُ الله لِيُذهِبَ عنكم الرّجسَ اَهلَ البَيتِ و يُطَهِرَكُم تَطهِيراً» (احزاب: ٣٣) مانند جد، يدر، مادر و برادرش مبرا از هر گونه يليدي است. نیکولسن در رابطه باشهادت امام حسین ﷺ چنین گفته است: «هنگامی که امام حسین ﷺ توسط یزید به شهادت رسید ظاهراً، امام ﷺ با شکست مواجه شد؛ زیرا اگر به بعد معنوی قضیه نظر کنیم، در واقع پیروز حقیقی میدان، امام حسین ﷺ بود». همانطوری که قرآن کریم خطاب به مسلمانان فرموده: «کسانی که در راه خدا کشته می شوند، مردگان مپندارید، بلکه آنان زندگان هستند، ولي شما توجه نداريد» (آل عمران: ٣۵). براساس اين منطق قرآن، امام حسين ﷺ چون برای مبارزه و محو سردمداران ظلم و ستم، شرک و نفاق، خون خود را نثار کرده است، زنده جاوید می باشد. کشته شدن در راه خدا، شهادت و زندگی جاوید است و صرف عقده گشایی و دنیاگرایی، نمی تواند حقایق عالم هستی و جهاد افشاگرانه و انسانیت آفرینی را، که جلوههای آن در همین جهان و نیز در جهان آخرت بیشتر نمودار می گردد. اساساً قیام عاشورا به احیای دین خدا کمک کرد و موجب رشد و شکوفایی درخت اسلام گردید، باعث بیداری امّت اسلام و روح شهادت طلبی و شجاعت را در مسلمانان دمید. درس فداکاری و ایثار را به بشرآموخت و دستگاه خلافت اموی را با خطرات جدی رو به رو ساخت. چنانچه بعد از شهادت امام حسین ﷺ، توابین در سال ۶۴ هجری قیام کردند که درنتیجه سبب شد در کوتاهمدت به سقوط خلافت آل ابوسفیان و در دراز مدت به برچیده شدن خلافت بنی امیه بینجامد. (داوودی، ۱۳۸۷، ص ۴۹۱)

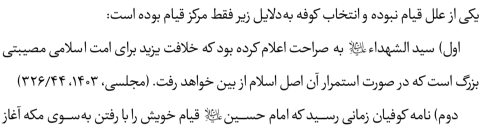
## ۳-۲. نامههای کوفیان

طبق نظر سایکس عامل اصلی قیام عاشورا ارسال نامههای کوفیان و انتقام جویی از شهادت جناب مسلم بن عقیل است. ( سایکس، ۱۳۶۶، ۱/۹۴۱)

درحالی که برخلاف نظر سایکس دعوت کوفیان و بیعت آنان هرگزیکی از علل و عوامل مهم برپایی نهضت عاشورا نبود و هیچ نقش تعیین کننده نداشت، بلکه بیشترین اثری که داشت این



بود که آن حضرت احساس وظیفه و تکلیف کرد که در ادامه نهضت خود به سوی آنان حرکت کند و از یاری شان برای تحقق اهداف الهی اش بهره مند شوند. زیرا امام این از همان آغاز که برای بیعت با یزید فراخوانده شده بود، صراحتاً اعلام فرمود که با یزید بیعت نمی کند؛ چراکه یزید آشکارا مرتکب فسق و فجور و گناهان کبیره می شود و چنین شخصی به هیچ وجه شایستگی رسول خدا را ندارد. چنانکه به برادرش محمد حنفیه فرمودند: «ای برادر! به خدا قسم اگر در دنیا هیچ ملجأ و پناهگاهی نداشته باشم، بازهم با یزیدبن معاویه بیعت نخواهم کرد» (ابن اعثم کوفی، ۱۴۲۳هـ.ق، کرد). بنابراین، اگردعوت کوفیان هدف اصلی قیام بود دیگر این سخن حضرت معنایی نداشت بلکه می فرمود اگر یاورانی داشته باشم با یزید بیعت نخواهم کرد. براین اساس، دعوت کوفیان هرگز بلکه می فرمود اگر یاورانی داشته باشم با یزید بیعت نخواهم کرد. براین اساس، دعوت کوفیان هرگز بلکه می فرمود اگر یاورانی داشته باشم با یزید بیعت نخواهم کرد. براین اساس، دعوت کوفیان هرگز بلکه از علل قیام نبوده و انتخاب کوفه به دلایل زیر فقط مرکز قیام بوده است:



کرده بود. (شیخ مفید: ۱۴۱۳ه.ق، ۳۲/۲)

سوم) زمانی که حضرت از نقض بیعت کوفیان و شهادت سفیر خود آگاه شد از ادامه قیام منصرف نشد و با یزید هم از باب اضطرار و حفظ جان خود بیعت نکرد. پس دعوت کوفیان در اصل شکل گیری نهضت حسینی نقشی نداشته چنانکه پیمان شکنی آنها هم در جلوگیری از ادامه نهضت حضرت هیچ تأثیری نداشت. (ارسطا، ۱۳۸۱، ص۱۳۳-۱۳۹)

سایکس، مسئله «دعوت و بیعت مردم کوفه با امام ﷺ» را در هدف اصلی یاد می کند و آن را عامل مهم نهضت عاشورا تلقی کرده و برای این امر، نقش و اهمیتی بیش از اندازه در برپایی قیام در نظر گرفته است. (سایکس، ۱۳۶۶، ۱۳۶۸)

در پاسخ به این نظر سایکس باید گفت که دعوت، کوفیان را در جایگاه واقعی خود قرار داد و نباید آن را دارای نقش کننده تصور کرد. بیشترین اثری که دعوت و بیعت کوفیان داشت این بود که امام حسین علی احساس وظیفه و تکلیف کرد که در ادامه نهضت خود، به سوی آنان حرکت کند و



از یاری آنها (که وعدهاش را داده و بر انجامش بیعت کرده بودند) برای تحقق اهداف الهیاش، بهره مند شود. همچنین رهبری و هدایت مردمی را بر عهده گیرد که با اصرار، خواستار آمدن امام علیه بوده، خود را نیازمند رهبری وی می دانستند. کوفیان به امام حسین علیه تأکید می کردند: «به سوی ما بشتاب؛ چراکه مردم انتظارت را می کشند و جز تو کسی را امام خود نمی دانند. پس در حرکت به سوی ما تعجیل کن» (مفید، ۱۴۱۳هـق، ۱۳۴۲هـق، ۱۳۴۲). به این دلیل دعوت کوفیان را نمی توان یکی از علل قیام امام حسین علیه برشمرد بلکه باید آن را علت انتخاب کوفه به عنوان مرکز قیام دانست. برای اثبات این ادعا، می توان به دلایل زیر، استناد کرد:

اول) از همان آغاز که امام حسین این برای بیعت با یزید فرا خوانده شد، به صراحت اعلام فرمود که با یزید بیعت نمی کند؛ چراکه یزید آشکارا مرتکب فسق و فجور و گناهان کبیره می شود و چنین شخصی شایستگی جانشینی رسول خدا این و ولایت بر امت اسلامی را ندارد؛ چنانکه امام در پاسخ ولیدبن عُثبَه، استاندار مدینه، که وی را به بیعت با یزید فرا خواند، فرمود: «ای امیر! ما خاندان نبوت و سرچشمه رسالت و محل رفت و آمد فرشتگان و جایگاه رحمت الهی هستیم و خداوند با ما آغاز نمود و با ما نیز ختم کرد. یزید مردی است شراب خوار، کشنده انسانهای محترم (و پاک) که آشکارا گناه می کند و کسی چون من با چون اویی بیعت نمی کند» (سیدبن طاووس، ۱۴۱۷هـق، ص ۹۸).

امام حسین ﷺ زمانی این سخنان را ایراد فرمود که یزید تازه به خلافت رسیده بود و نامه هایی برای کارگزاران خود به نقاط مختلف کشور اسلامی فرستاده و به آنان فرمان داده بود که برای وی از مردم بیعت بگیرند و در نامه خود به حاکم مدینه، تأکید کرده بود که بهطور ویژه در بیعت گرفتن از عبدالله بن عمر و عبدالله بن زُبیر که در دوران معاویه حاضر به پذیرش با ولیعهدی یزید نشده بودند، شدت به خرج دهد: «حسین، عبدالله پسر عمر و عبدالله پسر زُبیر را دستگیر کن و آنان را رها نکن تا بیعت کنند» (سیدبن طاووس، ۱۴۱۷ه.ق، ص ۴۵۳).

این حوادث زمانی بود که هنوز از دعوت مردم کوفه خبری نبود. فردای روزی که امام این این سخنان را فرمود، مروان را دید و او نیز به حضرت پیشنهاد کرد که با یزید بیعت کند و گفت که این



کار به نفع دین و دنیای امام حسین اید است. آن حضرت در پاسخ وی فرمود: «زمانی که امت اسلامی به رهبری شخصی همچون یزید دچار شود، باید فاتحه اسلام را خواند؛ زیرا من از جدم رسول خدای شنیدم که فرمود: خلافت بر خاندان ابوسفیان حرام است» (پیشوایی، ۱۳۵۶، ص ۴۶۲-۴۶۲). سیّد الشّهداء به صراحت، خلافت یزید را برای امت اسلامی، مصیبتی بزرگ اعلام کرد که در صورت استمرار آن، اصل اسلام از بین خواهد رفت. روشن است که امتناع از بیعت با یزید و فاسق دانستن وی بهمعنای قیام برضد حکومت بود. از سوی دیگر، حکومت اُموی هیچگاه وجود شخصی را با موقعیت و منزلت ممتاز که آشکارا پرچم مخالفت برافراشته باشد، برنمی تابید؛ زیرا بی تردید آزاد بودن چنین شخصی، موجب تضعیف و در نهایت، سرنگونی حکومت می شد.



دوم) چنانکه به تفصیل خواهد آمد، نخستین نامههایی که کوفیان برای امام حسین این فرستادند، در روزگار خلافت یزید و زمانی بود که آن حضرت، قیام خویش را با رفتن به سوی مکه آغاز کرده و در آنجا اقامت گزیده بودند. در این زمان بود که شیعیان در منزل سلیمان بن صُرَد خُزاعی گرد هم جمع شدند. سلیمان به آنان گفت: «حسین بن علی این از بیعت با یزید خودداری کرده و رهسپار مکه شده است و شما شیعیان او و پدرش هستید. پس اگر می دانید که او را یاری می کنید و با دشمنانش می جنگید، برایش نامه بنویسید، ولی اگر از ضعف و سستی خود می ترسید، وی را فریب ندهید. آنان گفتند: نه؛ ما با دشمنانش می جنگیم و جانمان را در راهش فدا می کنیم. سلیمان گفت: پس برای آن حضرت نامه بنویسید، و آنها برای امام نامه نوشتند» فدا می کنیم. سلیمان گفت: پس برای آن حضرت نامه بنویسید، و آنها برای امام نامه نوشتند»

بااین وجود امام حسین ﷺ پس از آغاز قیام، ابتدا به سوی کوفه حرکت نکرد بلکه به مکه رفت و فقط پس از دریافت نامههای مردم کوفه و اعزام جناب مسلمبن عقیل به سوی آنان و بیعت آنان با مسلم، به سمت کوفه رهسپار شد. بنابراین، اگر دعوت مردم کوفه در شروع قیام امام ﷺ نقش داشت، دست کم امام حسین ﷺ از این عامل و انگیزه برای برخی از نزدیکان مثل محمدبن حنفیه، سخن می گفت، اما چنین گزارشی در منابع تاریخی ثبت نشده است. بنابراین، اگر دعوت مردم کوفه نقشی در اصل قیام امام ﷺ داشت، باید ایشان در ابتدا که وی را به بیعت با یزید فرا

خواندند، آشکارا از بیعت طفره نمی رفت و یزید را بی پرده فاسق و فاجر معرفی نمی کرد بلکه لازم بود به گونه ای موضوع بیعت را به تأخیر بیندازد تا از دعوت مردم کوفه با خبر شود و آمادگی آنان را برای حمایت از خود و قیام بر ضد حکومت احراز کند.

سوم) اگر دعوت کوفیان در شکل گیری نهضت امام حسین ﷺ نقش داشت، لازم بود آن حضرت تا زمانی که به همراهی آنان یقین پیدا نکرده بود، دعوتشان را پاسخ ندهد دراین باره باید به پیشنهاد نصیحتگران و دل سوزانی همچون عبدالله بن عباس عمل می کرد. ابن عباس وقتی تصمیم امام ﷺ را برای رفتن به کوفه شنید، خدمت حضرت رسید و به ایشان گفت: «اگر کوفیان امیرشان را کشته اند و شهرشان را در اختیار خویش گرفته و دشمنانشان را از شهرشان بیرون کرده اند، به نزد آنان برو، اما اگر فرماندارشان هنوز فرمانروایی می کند و عاملان او در شهرها از مردم مالیات می ستانند و در این حال از شما دعوت کرده اند، (در حقیقت) شما را به جنگ و کشت و کشتار خوانده اند». (پیشوایی، ۱۳۵۶، ص ۴۹۴)

چهارم) اگر بیعت کوفیان یکی از علل قیام امام حسین هی بود، باید زمانی که حضرت از نقض بیعت کوفیان و شهادت مسلمبن عقیل و هانی بن عُروّه آگاه شد، از ادامه قیام منصرف شده، به دلیل اضطرار و حفظ جان، با یزید بیعت می کرد؛ چرا که یاوران و هم پیمانان خود را از دست داده بود و با وجود این شرایط، تکلیف از او ساقط شده بود؛ درحالی که بنا بر گزارشهای تاریخی، امام حسین هی از ادامه قیام خویش منصرف نشد بلکه به اجبار، از رفتن به کوفه منصرف شد. همچنان که هنگام رویارویی با لشکر حُربن یزید در دو نوبت یک بار نیز قبل از نماز ظهر خطاب به سپاهیان حُر فرمود: «اگر از آمدن من خشنود نیستید، به جایی که از آن جا آمده ام، باز می گردم» و بار دیگر بعد از نماز عصر با لشکریان حُر چنین سخن گفت: «اگر شما (از پذیرش حق ما ابا دارید و) از ما ناخشنود هستید و حق ما را نمی شناسید و رأی و خواسته تان اکنون، غیر آن چیزی است که در دعوت نامه هایتان نوشته اید و فرستادگانتان برای آن نزد من آمدند، من از آمدن به سوی شما منصرف می شوم» (مفید، ۱۴۱۳هـق، ۱۹۷۲–۸۰).



#### ٣- ٣. خلافت و قدرت طلبي

از نظر بایرناس اهداف امام حسین این انتقام جویی از شهادت مسلم بن عقیل، عموزاده امام این، و حکومت و خلافت (حق طلبی ارث) بود. ایشان در واقع به اهداف مادی توجه داشته و اهداف امام حسین این را به همین مسئله محدود کرده است، اما امام حسین این آگاهی کامل نسبت به اوضاع حکومت اسلامی و شرایط زندگی در آن روزگار را داشت، مهم ترین مسئله خطرناک نه شخص یزید بود بلکه اسلام و اسلامیت بود که با خلافت یزید به بیراهه رفته بود.



امام حسین بی با توجه به علم غیبی که خداوند به ایشان عنایت کرده بود و اخبار شهادتش را نیز پیامبر بی بیان نموده بود، از خیانت کوفیان و شهادتش با یاران وفادارش آگاه بود؛ ولی باوجود شهادت مسلم، به حرکت خود ادامه داد؛ زیرا یزید درخواست بیعت اجباری از ایشان کرده بود امام بی می فرمود: «با یزید بیعت نمی کنم چون او مردی است که خمر می نوشد و با سگها بازی می کند و شبها بالهو و لعب به صبح می برد». ازاین رو، یزید به افرادش دستور به شهادت رساندن امام بی را صادر کرده بود و گفته بود در صورتی که امام نافرمانی کرد سرش را نزد من بیاورید. امام حسین بی به برادرش محمد حنیفه فرمود: «ای برادر! به خدا سوگند اگر در سراسر جهان هیچ پناهگاه و مأمنی برای من یافت نشود، باز هم با فرزند معاویه بیعت نخواهم کرد و در برابر وی تسلیم نخواهم شد». (حیدری نراقی، ۱۳۸۹، ص ۱۴۱ – ۱۵۹) از سوی دیگر، ارسال برابر وی تسلیم نخواهم شد». (حیدری نراقی، ۱۳۸۹، ص ۱۴۱ – ۱۵۹) از سوی دیگر، ارسال علیه حکومت ظالم یزیدی قیام کنند و حکومت اسلامی تشکیل دهند. اما آنان خلاف وعده عمل نموده و پیمان شکنی کردند. اگر حرکت امام حسین بی بهسوی کوفه اتفاق نمی افتاد، ممکن نموده و پیمان شکنی کردند. اگر حرکت امام حسین بی بهسوی کوفه اتفاق نمی افتاد، ممکن بود تا ابد دستاویزی برای دشصمنان خاندان عترت و اهل بیت بیش قرار گیرند و هیچگاه ماهیت بود تا ابد دستاویزی برای دشصمنان خاندان عترت و اهل بیت بیش قرار گیرند و هیچگاه ماهیت

## ۴. نقد کلّی نظریات نیکلسون، بایرناس و سایکس درمورد اهداف نهضت حسینی

در مورد مذهب شیعه هنوز تحقیقاتی خارج از چارچوب مطالعات کلی اسلام انجام نشده است. مطالعه تطبیقی ادیان به تازگی شناخت تشیع را آغازکرده است و تا این زمان شرح کامل و جامعی درباره مکتب تشیع وجود نداشته است. چنانچه هالم، مستشرق و شیعه شناس آلمانی، اینگونه بیان می کند: «اساساً ممکن است این حقیقت باشد که دسترسی به منابع اولیه در زبان های اروپایی تاکنون دشوار بوده است و نیز آنکه تلفیق مطالعات شرقی و مذهبی، هنوز پدیده ای جدید به حساب می آید». بنابراین، دیدگاه مستشرقان درباره جهان اسلام و تشیع به سه دسته کلی تقسیم می شود: دسته اول، کسانی که فقط نگرش علمی تاریخی به مطالعات شرق شناسی داشته اند؛ دسته دوم، کسانی که نگاه تخریب کارانه و انحراف گونه با ایجاد اختلاف میان مسلمان داشته است و دسته سوم، مبتنی بر نگرش کسانی است که ذیل نگرش علمی خود به موضوعات داشته است و دسته سوم، مبتنی بر نگرش کسانی است که ذیل نگرش علمی خود به موضوعات داشته است و دسته سوم، مبتنی بر نگرش کسانی است که ذیل نگرش علمی خود به موضوعات داشته است و دسته سوم، مبتنی بر نگرش کسانی است که ذیل نگرش علمی خود به موضوعات

#### ۴- ۱. دلایل دیدگاه مغرضانه و یا مبغضانه شرق شناسان به تشیّع

دلیل اول) آشنایی با شیعه از طریق منابع اهل سنت: مستشرقین درمورد اهداف امام حسین و یا در آثار خود از منابع دسته دوم استفاده کردند که اعتبار سندشان یا ضعیف است و یا از نگاه تشیع معتبر نیست و یا دسترسی به آثار معتبر شیعی چنان دشوار بوده است که پژوهشگران علاقه مند به شاخه شیعی اسلام، چارهای جزء اتکا به منابع اهل سنت نداشتند. نیکلسون برای تحسین، تقبیح، وصف و بیان حوادث تاریخی و سیاسی اسلام و زندگی مسلمانان ازجمله روحیه وفاداری، انتقام جویی و نبرد مسلمین، به اشعار باقی مانده استناد کرده است و چنین میگوید: «نگاشتن تاریخ صحیح اعراب کاری تقریباً غیر ممکن است؛ زیرا منابع قابل اطمینانی نداریم، به جز پارهای از قصاید و اشعار که حفظ شدهاند» (نیکلسون ۱۳۸۰، ص ۸۴۸). بنابراین نیکلسون، سایکس و بایرناس در نگارش آثارشان بیشتر از منابع دسته دوم و ضعیف و غیرقابل اعتبار بهره گرفته اند. آثار مکتوب و منابعی که آنها بدان استناد کرده اند، مستندات



معتبری در بیان اهداف امام حسین ی و قیام عاشورا که مبتنی بر خطبههای امام حسین ی و بیامبر ی و پیامبر ی راجع به قیام عاشورا و هدف اصلی این نهضت تاریخی باشد نیست. نیکلسون، بایرناس و سایس در نگارش آثار خویش، بدون ارائه مدارک و منابع، به تجزیه و تحلیل رخدادها و حوادث تاریخی پرداختهاند. در پژوهش های تاریخی، استفاده پژوهشگر از منابع و مأ خذ مورد وثوق نشان دهنده میزان آگاهی وی از تحقیقات شکل گرفته در رابطه با موضوع مورد بحث است (هروی، ۱۳۸۶، ص ۱۱۶). این سه مستشرق در بیان اهداف قیام عاشورا به حوادث و احوالات که به صورت نقل قول در بعضی منابع اهل سنت نگاشته شده است، متکی بودند، پس نمی توان به نوشتههای آنها اعتماد کرد؛ آنان از منابعی استفاده کردهاند که ازدیدگاه شیعه مطرود است و مورد وثوق شیعه و حتی بعضی از اهل سنت نیست. بنابراین، بهترین منابع برای رسیدن به اهداف قیام امام حسین و دو چیز است: سخنان و خطبههای آن حضرت در طول مسیر نهضت از مدینه تا کربلا و زیارت نامهها و روایات مربوط به آن حضرت (مکارم شیرازی، طول مسیر نهضت از مدینه تا کربلا و زیارت نامهها و روایات مربوط به آن حضرت (مکارم شیرازی،



## ۵. اهداف واقعی نهضت حسینی

در رابطه با اهداف اصلی در قیام مقدس عاشورا تحلیلها و تفاسیر متفاوتی بیان شده است؛ برخی از تحلیلها ازسوی مستشرقانی مانند نیکلسون، بایرناس و سایکس به طور ناآگاهانه و دور از واقعیت درمورد این قیام باعظمت ارائه شده است که غیرمنطقی و متعارض باشخصیت والای امام حسین الله است؛ زیرا آنان اهداف امام حسین الله را مادی و قدرت طلبی به منظور رسیدن به



خلافت بیان کردهاند. اهداف واقعی قیام عاشورا احیای دین و سنت، اصلاح امت (امر به معروف و نهی از منکر)، مقاومت در برابر بیعت با یزید، حمایت از حق و تشکیل حکومت اسلامی بود.

## ۵-۱. احیای دین و سنّت

یکی از اهداف نهضت عاشورا، احیای سنّت پیامبرعظیم الشأن اسلام ﷺ است، به طوری که می فرماید: «اُدعُوکُم اِلی کِتابِ الله وسُنّه نَبیّه صَلَی الله عَلَیهِ وَآلِه فَاِنَّ السُنّهَ قَد امِیّت و انَ البِدعَه قَد احیَیَت و ان استَمِعوا قَولی وتُطیعُوا اَمرِی، اهدِکُم سَبیلَ الرِّشاد؛ شما را به کتاب خدا و سنّت پیامبر ﷺ دعوت می کنم؛ چراکه سنت رسول خدا ﷺ را میرانده و بدعتها را احیاکرده اند و اگر دعوتم را اجابت کرده، و کلامم را بشنوید و دستوراتم را عمل کنید، شما را به راه رشد و تقوا هدایت خواهم کرد». (حیدری نراقی، ۱۳۸۹، ص ۱۴۱)

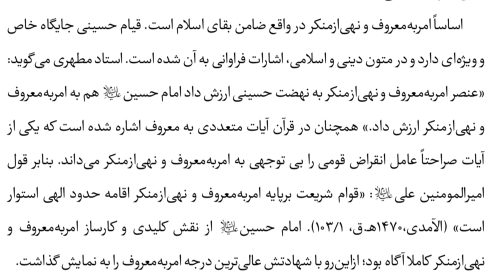
امام حسین بی به فرزدق چنین می فرماید: «ای فرزدق این جماعت، اطاعت خدا را گذاشته اند، پیرو شیطان شده اند، در زمین به فساد می پردازند، حدود الهی را تعطیل کرده، به میگساری پرداخته و اموال فقیران و تهی دستان را از آن خویش ساخته اند. من سزاوارترم که برای یاری دین خدا برخیزم، برای عزت بخشیدن به دین و جهاد در راه او، تا آنکه کلمه الله برتر باشد». با توجه به سخنان امام حسین بی و با تکیه بر احیای دین و اجرای حدود الهی در مبارزه با فساد و بدعت، دعوت به احکام قرآنی سفارش فراوانی شده است. (عباسی، ۱۳۸۱، ص ۱۶)

# ۵- ۲. اصلاح امت با امربهمعروف و نهی ازمنکر

در دین مقدس اسلام، به همان اندازه که از فساد، انتقاد و مقابله با آن اشاره شده است، به اصلاح نیز سفارش و تأکید شده است. قرآن فقط ایمان و تقوای درونی را کافی نمی داند، بلکه حرکت در راه او تلاش برای هدایت جامعه را نیز ضروری می شمارد. قرآن کریم، بهترین امت بودن را به انجام دادن امربه معروف و نهی ازمنکر مشروط کرده است: «کُنتُم خَیُر اُمه اُخرِجَت لِلنّاس تَأمُرونَ بِالمَعروفِ وَ تَنهَونَ عَنِ المُنكِر» (آل عمران: ۱۱۰). امربه معروف و نهی ازمنکر وظیفه تمام انبیاء در طول تاریخ بوده است. امام حسین ﷺ درباره علت قیام خود می فرماید: «مگرنمی بینید که به حق



عمل نمی شود و از باطل جلوگیری نمی گردد. من بنا دارم [هرچند با ریخته شدن خونم باشد] امربه معروف و نهی ازمنکر کنم» (مجلسی، ۱۴۰۳هـق، ۳۸۱/۴۴) در جمله ای دیگر، آن حضرت به برادرش محمد بن حنفیه می فرماید: «من برای فساد، طغیان ظلم قیام نکردم، بلکه فقط برای اصلاح امّت جدم قیام کردم. می خواهم امربه معروف و نهی ازمنکر و به روش پیامبر شیش و علی ایس عمل کنم» (مجلسی، ۱۴۰۳هـق، ۱۲۹/۴۴).



## ۵- ۳. مقاومت در برابر یزید

جهاد و قیام در برابر ظالمان و ستمگران نوعی عبادت است. امام حسین پی برای یاری دین خدا، با یزید بیعت نکرد؛ چراکه پذیرش یزید همان پذیرش ظلم و باطل بود. بدین دلیل قاطعانه در برابر تهدیدات معاویه برای گرفتن بیعت برای یزید ایستادگی کرد. زمانی که از امام پی خواستند با یزید بیعت کند، امام نپذیرفت و تصمیم به قیام گرفت. افرادی همچون محمدبن حنیفه به ایشان پیشنهاد داد، که امام سکوت کند و از یزیدبن معاویه کناره گیری نماید. اما امام حسین پی با پسران و برادران و پسرانِ برادرانش و بیشتر خاندان از مدینه خارج شد. به جز محمد حنفیه که به امام گفت: «ای برادر! تو محبوب ترین مردم و عزیز ترین آنها نزد منی و خیرخواهی را برای کسی سزاوار تر از تو، نیندوخته ام؛ با پیروانت تا می توانی از یزیدبن معاویه و نیز از شهر کناره بگیر. سپس پیکهایت



را به سوی مردم بفرست و آنان رابه سوی خود بخوان. اگر با تو بیعت کردند، خدا را بر آن می ستایی و اگر مردم، گرد تو جمع شدند، خداوند با آن، از دین و عقل تو نمی کاهد و جوانمردی و فضیلت از میان نمی رود، که من می ترسم اگر وارد یکی از این شهرها شوی و به نزد گروهی از مردم درآیی، میانشان اختلاف بیفتد. گروهی با تو، گروهی علیه تو شوند و به جان هم بیفتد و در این میان، تو میان آماج نیزه گردی و بهترین امّت از نظر شرافت ذاتی و نسبی، خونش ضایع ترین و خودش خوار ترین شود». امام حسین پ به او فرمود: «ای برادر من! حتما می روم. خیرخواهی کردی و دلسوزی نمودی. امیدوارم که نظرت استوار و با توفیق همراه باشد». سرانجام به طرف کوفه حرکت کرد و حتی افرادی در روز عاشورا به امام حسین ک گفتند که تسلیم حکم یزید باش، اما امام ک پ خینین فرمود: «نه، به خدا قسم! من خودم را به دست خویشتن ذلیل شما نخواهم کرد و خنین فرمود: «ای بندگان خدا! من از هر شخص متکبری که به روز حساب یعنی، قیامت ایمان نیاورد به پروردگار خودم و پروردگار شما پناه می برم». آنگاه فرمود: «مرگ باعزت بهتر از زندگی باذلت است». (مجلسی، ۱۴۰۳هـق، ص ۴۴) براین اساس، امام حسین ب دسین ب دادای خلافت و قدرت نداشت بلکه فقط برای یاری دین خدا و تکلیف الهی با یزید معاویه بیعت نکردند.

بیعت نکردن امام حسین ﷺ با یزید ناشی از تقابل حزب علوی و اَموی بود. امام حسین ﷺ نه فقط یزید را شایسته خلافت بر مسلمین نمی دانست بلکه از شایستگی خود بر این امر تصریح می کرد. مسئله عدم بیعت، خط قرمزی در مواجهه با دستگاه اموی بود. براساس شواهد و قرائن تاریخی نمی توان این تصمیم امام حسین ﷺ را به امید یاری داشتن از شیعیان کوفه نسبت داد. بیعت نکردن امام حسین ﷺ با یزید ریشه تقابل تاریخی این دو جناح و حزب اموی و علوی دارد. درصورت بیعت امام حسین ﷺ با یزید فاسق، تمامی امیدها برای بازگشت خلافت به مسیر اصلی حقیقت به یأس و ناامیدی مبدل می شد.



#### ۵- ۴. تشکیل حکومت اسلامی

امام حسین ﷺ که شایسته و وارث حاکمیت نبوی و علوی و رهبری معنوی امت اسلامی بود برای احیای ارزش های اسلامی و برقراری قسط و عدل و مبارزه با ستمگران و با هدف تشکیل حکومت اسلامي قيام كرد تا با شهادت خويش و يارانش، چهره واقعي بني اميه را آشكار كند. انبياء و اوصياء معصوم نیز از جانب خداوند برای امامت، هدایت و رهبری جوامع بشری مأموریت داشتند و مردم نيز به اطاعت از آنان مأمور شـدهاند: «و ما ارسـلنا من رسـول الاليطاع باذن الله؛ ما هيچ پيامبري نفرسـتادیم مگر اینکه به خواسـت خدا مطیع فرمان او باشـند» (نسـاء: ۶۴). امام حسـین الله نیز به عنوان یکی از اوصیای انبیاء در همین مسیر حرکت کرد. تشکیل حکومت اسلامی بهترین وسیله برای جلب رضای خدا و بهترین عمل برای زمینه سازی هدایت و رشد و تعالی بندگان اوست. بنابراین، اگر حکومت به دست نااهلان بیفتد، نه فقط زمینه تعالی بندگان خدا از بین می رود بلکه زمینه حاکمیت شیطان، جهل، کفر و شرک حاصل می شود. امام حسین ﷺ نمی تواند نسبت به این پیامدهای مثبت و منفی بدون توجه باشد. ایشان در جمع معتمدان و بزرگان و عالمان سخنرانی مفصلی داشت. در این سخنرانی ظاهراً در ایام حج بود، امام ﷺ بزرگان قوم را مخاطب قرار داد، آنان را به وظیفه مهم امربهمعروف و نهی ازمنکر متذکر شد و خاطر نشان کرد که چون شما این وظیفه را ترک کردهاید، حکومتی که حق عالمان است به دست نااهلان افتاده و بی کفایتان برشما حکومت می کنند. از این نظر امام حسین الله از حکومت اموی می نالد و می فرماید: «خداوند درآنچه ما و اینان (بنی امیه) در آن نزاع داریم حکم است و به حکم عادلانهاش قضاوت می کند». این جمله صراحت دارد که با بنی امیه بر سر حکومت نزاع مشاجره داشته و حکومت را حق خود می داند و در پی به دست آوردن حکومت است و بنی امیه هم به این مطلب آگاهی دارد و امام ﷺ را از حقش محروم کردهاند. آنگاه حضـرت سـید الشـهداء ﷺ برای اینکه کسـانی حکمخواهی آن بزرگوار را در دنیاطلبی ندانند، بیان می کند: «خدایا، تو می دانی آنچه از ما سر زده برای سبقت جویی به سوی سلطنت دنیایی یا به دست آوردن مال و منال در دنیا نبوده است، اما ما می خواهیم علامتهای



دین تو را بنمایانیم و اصلاح را در بلاد اسلامی آشکار کنیم تا بندگان مظلوم تو امنیت یابند و به دستورات و احکام واجب و مستحب تو عمل شود». (حیدری، ۱۳۸۵، ص۱-۶)

#### ۶. نتیجهگیری

رویکرد سیاسی مستشرقان انگلیسی درباره نهضت عاشورای حسینی، نسبت به دیگر خاور شناسان غربی، از عمق و بصیرت بیشتری برخوردار است. پژوهش حاضر به منظور بررسی و تبیین رویکرد سیاسی مستشرقان انگلیسی درباره نهضت حسینی صورت گرفته و با بررسی آراء و نظریات مستشرقان در زمینه علل، اهداف و انگیزه های قیام حسینی، در سه محور خلاصه شد: تاج و تخت؛ نامه های کوفیان؛ خلافت و قدرت طلبی. ازاینرو، عاشوراپژوهان غربی را بهطورکلی میتوان به مستبصر، محقق عام و مأموران تخریب دسته بندی کرد که دسته سوم به دو دسته کلی تقسیم میشود که عبارتند از:

- مستشرقانی که نگاه مادی گرایانه به اهداف نهضت حسینی داشتهاند، به دلیل عدم ارجاع به منابع دسته اول اسلامی و رجوع به منابع اهل سنت و منابع دسته دوم که از نظرتشیّع سندشان ضعیف و یا غیرمعتبرند.

- خاورشناسانی که نتوانستند به اصل فرمایشات امام حسین این استناد کنند و با توجه به اصل فرمایشات آن حضرت از ماهیت و اهداف واقعی آن حضرت در مقابله با توطئه های بنی امیه به علت قرار گرفتن تحت تأثیر منابع اهل سنت و وجود تعصبات ضد شیعی در متون و محتوای منابع مورد استفاده شان، پرده برداری کنند لذا نیاز شدیدی به کشف آثار اصیل شیعی در خود احساس نمی کردند.

نکته قابل تأمل این است که امام حسین ﷺ برای اهدافی والا و انجام تکلیف الهی علیه دستگاه اموی شجاعانه جنگید و با نهضت خونین و ماندگار عاشورا درس آزادگی و زندگی با عزت به جهانیان آموخت. از دیگر نکات مهم این است که شرق شناسان نتوانسته اند نهضت حسینی را از منظر سیاسی۔اجتماعی تجزیه و تحلیل کنند و تأثیرات معنوی آن را هر چند اندک درک نمایند.



از نکات و پیامدهای این مطالعات، معرفی آثار فراوان درباره واقعه عاشورا، لزوم بازشناسی هویت شیعه، آموختن روشهای جدید علمی در تحقیقات عاشورایی و ایجاد دیدگاهها و اندیشههای نو درباره امام حسین این و مکتب حسینی است.

شاید مناسب ترین راهبرد برای جلوگیری از انحراف و کجاندیشی مستشرقان، انتشار کتب و رساله های علمی به زبان های غربی، نقد دقیق و علمی آثار آنها، مشارکت فعال در کنگره ها و سمینارها، مبارزه با جریان غلو و برجسته کردن نقاط مثبت مستشرقان است تا اهداف اصلی امام حسین علی که احیای دین جدش و تشکیل حکومت اسلامی، امربه معروف و نهی ازمنکر بوده است بر همه جهانیان آشکار شود.

#### فهرست منابع

- . ابن اعثم كوفي، محمدبن على (١٣٩٣). الفتوح. مترجم: محمدبن احمد مستوفى هروى. قم: انتشارات علمي و فرهنگي.
  - ۱. بایرناس، جان (۱۳۸۰). تاریخ جامع ادیان. مترجم: حکمت، علی اصغر. تهران: علمی فرهنگی.
- ٣. پیشوایی، مهدی (۱۳۵۶). مقتل جامع سیدالشهداء. قم: انتشارات مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی کایی.
  - ۴. جمعى از نويسندگان (۱۳۷۳). دايرة المعارف تشيع. تهران: انتشارات حكمت.
  - ۵. حیدری نراقی، علمی محمد (۱۳۸۹). عوامل اصلی نهضت مقدس . قم: انتشارات مهدی نراقی .
- ۶. حیدری، احمد (۱۳۸۱). امام حسین و تشکیل حکومت اسلامی. نشریه حکومت اسلامی، شماره ۲۵، ۴۳۸ ۴۷۳.
  - ·. خوارزمي، موفق بن احمد (١٤٢٣هـق). مقتل الحسين. قم: انوار المهدي.
  - ۸. سایکس، سرپرسی (۱۳۶۶). تاریخ ایران. مترجم: داعی گیلانی، محمدفخر. تهران: دنیای کتاب.
  - ٩. سيدبن طاووس، على بن موسى (١٤١٣ه.ق). الملهوف على قتلى الطفوف. تهران: دارالاسوه و للطباعه و النشر.
    - ١٠. شيخ مفيد، محمدبن محمد (١٤١٣هـق). الإشاد. قم: المؤتمر العالمي لألفيه الشيخ مفيد.
  - ۱۱. عباسی، محمدمهدی (۱۳۸۱). امام حسین ﷺ و احیای دین. نشریه حکومت اسلامی، شماره ۲۵، ۴۳۸ –۴۳۸.
- ١٢. مجلسي، محمد باقرين محمد تقي (١٤٠٣هـق). بحارا لانوارالجامعه لدررا لاخبار الائمة الاطهار. بيروت: داراحياء اتراث العربي.
  - ۱۲. مطهری، مرتضی (۱۳۷۶). مجموعه آثار. قم: انتشارات صدرا.
  - ۱۴. مطهری، مرتضی (۱۳۷۷). حماسه حسینی. قم: انتشارات صدرا.
  - ١٥. مكارم شيرازي، ناصر (١٣٨٨). اهداف قيام حسيني. قم: انتشارات على بن ابي طالب الله.
  - ۱۶. هادیان حیدری، بابک (۱۳۹۶). قیام امام حسین، اهداف و انگیزه های آن. نشریه پژوهشنامه معارف حسینی، (۷۱)، ۸۵- ۱۰۸.
    - ۱۷. هروی، جواد (۱۳۸۶). روش تحقیق وپژوهش علمی در تاریخ. تهران: امیرکبیر.